
46� Herder Korrespondenz Spezial  1 – 2012

Hören lernen
Von den ungenutzten Chancen Neuer Musik

Obwohl sie sich auf die biblische Verheißung des „Canticum Novum“ berufen kann, 
fristet Neue Musik ein kirchliches Schattendasein. Besonders schwierig wird es bei 
der Suche nach Werken, die sowohl zeitgenössisch als auch für die liturgische Praxis 
tauglich sind. Im Hintergrund stehen die ästhetische Verengung kirchlicher Milieus 
sowie Schwierigkeiten der musikalisch-theologischen Kommunikation.

In Robert Schneiders erfolgreichem Roman-Debüt „Schlafes 
Bruder“ (1992) kann man förmlich hören, was „irritierende 
Schönheit“ musikalisch bedeuten kann. Ausgerechnet am Os-
terfest fehlt im Dorf Eschberg der orgelspielende Lehrer, was 
dem Protagonisten des Romans, dem jungen Elias Alder, zu ei-

ner unverhofften Chance ver-
hilft. Nachdem bereits das 
Kyrie „trostlos a capella von-
statten“ gegangen war, wagt er 
sich ängstlich ans Instrument. 
Und nun schlägt die Stunde 
des jungen musikalischen Ta-
lents: „Gewaltig staunte das 
Kirchenvolk, als plötzlich 
beim Gloria die Orgel auf-
brauste und mit jubelndem 
Figurenwerk anzeigte, auf 
welche Weise sich ein Christ 
über diesen Tag zu freuen 
habe.“ Eine mächtige Toccata 
wogt durch das Kirchenschiff. 

Doch als der Organist „zum eigentlichen Choral ansetzte, fand 
sich niemand, der mitsingen wollte. So heftig waren die Bauern 
erschrocken“. Selbst die Gutwilligen scheitern an der „Actuosa 
Participatio“ – um einen Schlüsselbegriff der Liturgiekonstitu-
tion des Zweiten Vatikanischen Konzils hier etwas anachronis-
tisch einzuführen –, „denn die Art dieser Musik verlangte ihren 
Ohren das alleräußerste ab. Jedoch im Gottesdienst das alleräu-
ßerste zu geben, war man in Eschberg nicht gewohnt.“

Womöglich waren sogar alle wirklich innovativen Errungen-
schaften in der Musikgeschichte zunächst einmal ähnlich irri-
tierend wie das fulminante Orgelspiel in diesem Musikroman. 
Vieles wurde zunächst einmal von kirchlicher Seite abgelehnt: 
Der Kirchenvater Augustinus will keine sinnlich aufreizenden 
Instrumente im Kirchenraum hören. Später stritt man über die 
Berechtigung von Mehrstimmigkeit und von musikalischen 
Strukturen, welche die Verständlichkeit der Worte erschwe-
ren. 1903 verbot Papst Pius X. im Motuproprio „Tra le solleci-
tudini“ den gottesdienstlichen Einsatz weltlicher Instrumente 
wie Klavier oder „Trommeln aller Größe und Formen“ – letz-

tere spielen aber im 150. Psalm eine wichtige Rolle. Vor Jahr-
zehnten noch ereiferten sich manche Gemüter über Jazzmes-
sen. Inzwischen sind bei Weltjugendtagen die geistlichen 
Lieder im Stil der Popmusik so selbstverständlich, dass wohl 
auch kein Papst daran etwas ändern könnte.
Komponisten wurden von kirchlichen Aufträgen zu Höchst-
leistungen angespornt, bisweilen aber auch in ihrer Kreativität 
gehemmt. Gelegentlich kam es zum Bruch, besonders spekta-
kulär in Salzburg am 8. Juni 1781, als Graf Arcos „Lochtritt“ 
gegen Mozart dessen kirchenmusikalische Dienste beim Salz-
burger Fürsterzbischof Hieronymus von Colloredo jäh beendet 
hat. Eine Allianz zwischen Monarch und Genie war zerbro-
chen. Meinungen aus dem „Kirchenvolk“ kommen erst spät 
ins Spiel. Ein berühmtes protestantisches Beispiel, noch aus 
barocker Zeit, ist die „alte adeliche Wittwe“ aus Dresden, die 
eine modern-theatralische Passionsaufführung mit den Wor-
ten kommentiert haben soll: „Behüte Gott, ihr Kinder! Ist es 
doch, als ob man in einer Opera oder Comödie wäre.“ Auch 
andere Zeugen jener Musik „hatten ein hertzlich Mißfallen 
daran und führeten gerechte Klagen darüber“. 

Die emotionale Kraft und sinnliche Schönheit, die wir an der 
barocken Passionsmusik heute bewundern, war für viele zu-
nächst irritierend. In derselben Kontroverse sind aber auch 
Stimmen zu hören, die bereits in Richtung einer musikali-
schen Kunstreligion argumentieren. Verfechter der neuen, von 
der Oper inspirierten Passionsmusik weisen darauf hin, dass 
eine solch theatralische Passion eindrücklicher und kraftvoller 
– heute würde man wohl sagen „spiritueller“ – ist „als fünfzig 
hergeleierte Predigten“. Nun ist gute Musik immer besser als 
eine schlechte Predigt, und eine gute Predigt erbaulicher als 
schlechte Musik. Auch ist die Zuspitzung allein auf das „Neue“ 
zu relativieren. Fast überall, wo Musik gelingt und wo sie mehr 
ist als die Erfüllung vermeintlicher Erwartungshaltungen, da 
spielt auch Neue Musik mit – sei es in einem Opernhaus, ei-
nem Radiosender, einer städtischen Konzertreihe oder eben 
einer Kirchengemeinde.
Ebenso wichtig wie die liturgische Musik ist der konzertante 
Bereich der geistlichen oder religiösen Musik mit all den damit 
verbundenen terminologischen Unschärfen. Überdies muss 
gefragt werden, welche theologischen Impulse in musikali-

Austausch

Meinrad Walter (geb. 1959), 
Dr. theol., ist Referent im Amt 
für Kirchenmusik der Erzdiö-
zese Freiburg und Honorar-
professor an der Hochschule 
für Musik Freiburg. Zahlrei-
che Publikationen, Vorträge 
und Radiosendungen zu theo-
logischen, liturgischen und 
kirchenmusikalischen The-
men; 2011 erschien seine mu-
sikalisch-theologische Inter-
pretation der Johannespassion 
von J. S. Bach; nebenberuflich 
Kirchenmusiker.



Austausch

Irritierende Schönheit – Die Kirche und die Künste� 47

schen Werken stecken, die zumindest vordergründig gar kei-
nem religiösen Thema verpflichtet sind. Können auch sie zu 
einer klingenden Theologie beitragen, etwa wenn sie zu Kon-
zentration und Sammlung führen oder eine zeitgenössische 
Botschaft von Welt und Mensch musikalisch ins Spiel bringen?

Je nach Standpunkt und Blickrichtung stellt sich die Situation 
sehr verschieden dar. Weil Pauschalurteile kaum weiterhelfen, 
sollen einige Beispiele genannt werden. Am Ersten Fastensonn-
tag 2012 begann in der Evangelischen Christuskirche Freiburg 
die Konzertreihe „Musik und Wort zur Passion“ mit einer gre-
gorianischen Frauenschola und dem jungen Trompeter Luis 
Reichard. Die gut 100 Besucher hörten archaische Klänge der 
Gregorianik, sukzessiv und simultan verknüpft mit vokalen 
und instrumentalen Improvisationen sowie rezitierten Gedich-
ten von Hilde Domin. Der improvisierende Trompeter arbeitete 
virtuos mit so genannten „Loops“. Damit klingen die eingespiel-
ten Motive über Lautsprecher weiter, sodass ein und derselbe 
Musiker zu seiner eigenen Begleitung improvisieren kann. 

Jede Wahrnehmung von Musik spielt zwischen  
den Bereichen des Wissens und des Erlebens

Es war ein gelungenes Beispiel für den musikalisch-kirchli-
chen Dialog: katholische Gregorianik im evangelischen Kir-
chenraum, aus dem Moment geborene Improvisation und alt-
ehrwürdiger Choral, zudem Dichterwort und Psalmen, 
Gemeinde und Konzertpublikum. Ein Konzert zweifellos, al-
lerdings bei freiem Eintritt und auf der Grenze zum Gottes-
dienst. Irritiert hat das alles niemanden, weil die Besucher sich 
unter der Ankündigung etwas vorstellen konnten. Eine ge-
wisse Neugier gab es im Blick auf die technischen Aufnahme-
geräte. Allseitige Zufriedenheit war das Ergebnis der andäch-
tigen Stunde mit Bußpsalmen. Was aber, wenn es vielerorts 
weder solche Interpreten noch dafür aufgeschlossene Hörer 
und schon gar keinen Veranstalter für solche Konzerte gibt?
Viele gelungene Beispiele können angeführt werden. Der 
junge Organist und Preisträger etlicher Wettbewerbe Sebas-
tian Küchler-Blessing interpretierte höchst virtuos im Konzert-
saal der Freiburger Musikhochschule Wolfgang Rihms (geb. 
1952) frühes, überaus expressives Orgelstück „Parusie für 
große Orgel“ op. 5. Trotz der mit der flachen Hand oder dem 
Unterarm erzeugten „Cluster“ (Tontrauben) blieb das Publi-
kum wohlwollend und bewunderte die Leistung. Wie aber 
wird eigentlich ein solches Werk inhaltlich aufgenommen und 
verstanden, wenn es keinerlei Hinweis gibt, was der Titel „Pa-
rusie“ vielleicht bedeuten könnte? Rihm selbst stellt in einer 
kurzen Notiz einerseits fest, dass in seiner Musik „die theolo-
gische Bedeutung des Wortes als endzeitlicher Wiederkunft 
mitschwingt“. Zugleich heißt sein Ratschlag an die Hörer: 
„Am besten, man löst sich von all diesem Ballast und hört ein 
Stück, bewusst aus der großen spätromantischen Orgeltradi-
tion und dem Vorbild besonders Messiaens entstanden.“ 

Die rationale Frage „Was sollte man wissen, um Musik besser 
zu verstehen?“ ist zu ergänzen: „Welche Hörerfahrungen – in 
diesem Fall von Spätromantik bis Messiaen – können das Ver-
stehen vertiefen?“ Jede Wahrnehmung von Musik spielt zwi-
schen den Bereichen des Wissens und des Erlebens, die sich im 
günstigsten Fall gegenseitig inspirieren. Gerade Komponisten 
und Interpreten Neuer Musik werden nicht müde darauf hin-
zuweisen, dass man neben dem Musik-Machen auch das Mu-
sik-Hören üben muss.

Kompositorische Impulse erwachsen nicht nur aus biblischen, 
theologischen und liturgischen Worten. Viele Komponisten las-
sen sich von liturgischen Gesten und von Riten inspirieren. Bis-
weilen rücken dabei Strömungen abseits des Mainstreams in 
den Mittelpunkt, wenn nicht gar Theologie akustisch mehr 
oder weniger lustvoll gegen den Strich gebürstet wird. So in 
Mauricio Kagels opernhafter Szene „Die Erschöpfung der Welt“ 
(1980), die mit „einigen Taten und Flüchen des Herrn“ beginnt 
und mit einer grauenvollen Szene endet, in welcher der „Fleisch-
wolf Gottes“ die Menschen verschlingt, bevor ein letztes „Amen“ 
aus göttlichem Mund über Lautsprecher zu hören ist. 
Bisweilen fällt es schwer zu entscheiden, ob die Provokation 
einer Botschaft vertont ist, die nicht unbedingt die christliche 
sein muss, oder ob einfachhin die Provokation zur Botschaft 
erhoben wird. Kaum zu widerlegen ist jedoch der Eindruck, 
dass verdrängte theologische Themen in musikalischen Wer-
ken gleichsam „überwintern“. Beim Antrittskonzert des Frei-
burger Kompositionsprofessors Brice Pauset (geb. 1965) war 
dessen Stück „Theorie der Tränen: Louise“ zu hören, ein kam-
mermusikalisches Werk für Singstimme und Instrumente auf 
Texte von Louise du Néant, einer jungen Ordensschwester des 
17. Jahrhunderts, bei der mystische Begabung und religiöser 
Wahn kaum zu trennen sind. Diese Nonne bestraft sich für 
ihre wirklichen oder vermeintlichen Sünden, indem sie in der 
Nervenklinik eitrige Wunden leckt: „Ich war so von Liebe 
durchdrungen, dass es mir Lust bereitete, ihre Geschwüre mit 
Küssen zu bedecken, ich verfiel in einen Zustand völliger Ent-
rückung. Ich weinte vor Freude …“. 

Neue Musik und Kirche gehen derzeit  
ihre je eigenen Wege

Wohl kein Prediger würde solche Worte heute noch zitieren, 
die von der Sängerin Salome Kammer stimmakrobatisch insze-
niert werden. Viele musikalische Beispiele aus Randbereichen 
von Theologie und Frömmigkeit ließen sich noch anführen. 
Gespannt sein darf man jetzt schon auf die Oper des Klarinet-
tisten und Komponisten Jörg Widmann, deren Libretto Peter 
Sloterdijk verfasst hat, und die im Oktober 2012 in München 
unter Leitung von Kent Nagano ihre Premiere erleben wird. 
Unter dem Titel „Babylon“ soll es dabei um ein musikalisches 
Porträt, ja um eine Art Ehrenrettung dieser Stadt gehen, die in 
der Bibel bekanntlich weniger gut wegkommt.



Austausch

48� Herder Korrespondenz Spezial  1 – 2012

Musik lebt mit und aus Spannungen, wie die Saite eines Ins
truments. Bleibt sie schlaff, erklingt kaum ein Ton. Wird sie 
überspannt, dann reißt sie. Im Verhältnis von Musik und Kir-
che hängt beides wohl auch zusammen: Die Saite vertrüge 
noch erheblich mehr Spannung, damit sie im Fortissimo zum 
Klingen kommt. Vor ein paar schrillen Klängen brauchen wir 
uns nicht zu fürchten. Sie gehören dazu. Dass die Saite reißt, 
geschieht im Moment recht selten. Einen veritablen kirchli-
chen Skandal um ein musikalisches Werk, wie etwa die Aus
einandersetzungen um Leonard Bern-
steins musicalartige „Messe“ (1971) 
für Sänger, Spieler und Tänzer (in-
zwischen wurde das Werk sogar in 
der vatikanischen Audienzhalle aufgeführt, allerdings ohne 
dass der „Zelebrant“ Kelch und Monstranz zu Boden schleu-
dert, wie es die Partitur vorsieht) oder Peter Janssens Pop-Mu-
sical „Ave Eva oder Der Fall Maria“ (1974) hat es schon seit 
Jahrzehnten nicht mehr gegeben.

Hin und wieder ein Skandal wäre allemal besser als das schied-
lich-friedliche „Wir haben uns nichts zu sagen“. Zum Schaden 
beider gehen Neue Musik und Kirche derzeit ihre je eigenen 
Wege. Wo könnten sie sich kreuzen? Zum Beispiel in Kompo-
sitionsaufträgen, bei denen die Spannung von musikalischer 
Qualität und liturgischem Dienst ausgetragen wird. Wenn 
konzertante Neue Musik mehr Gastrecht im Kirchenraum 
hätte, könnten sich in der Gemeinde Beheimatete und ästhe-
tisch Neugierige bei einem Einführungsvortrag begegnen. Bei 
Akzenten mit zeitgenössischer Musik in der theologisch-pas-
toralen Ausbildung wäre der Werkstattcharakter wichtig. 
An Fragen hierbei mangelt es wahrlich nicht: Wie bringt ein 
Ensemble nach zahlreichen Proben ein Werk des zeitgenössi-
schen Musiktheaters auf die Bühne? Und welche anthropolo-
gischen und theologischen Facetten spielen dabei mit? Viel-
leicht auch: Wie äußern sich Komponist und Regisseur dazu? 
Angekündigt für den Mannheimer Katholikentag 2012 ist eine 
Podiumsdiskussion zu Bernd Alois Zimmermanns „Ekklesias-
tischer Aktion“ (1970) mit dem Titel „Ich wandte mich und 
sah alles Unrecht, das geschah unter der Sonne“, einem höchst 
dramatischen Werk der klassischen Moderne nach Dostojews-
kis „Großinquisitor“ und dem alttestamentlichen Buch Kohe-
let. Was die Komponisten Heinz Holliger und Wolfgang Rihm 
sowie der Theologe Magnus Striet einander zu sagen haben, 
könnte recht interessant werden.

Ein Jahrhundert nach den wegweisenden Werken der Zweiten 
Wiener Schule mit Arnold Schönberg, Alban Berg und Anton 
Webern und ein halbes Jahrhundert nach dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil steckt der Dialog zwischen zeitgenössischer 
Musik und Kirche in Sackgassen fest. Ihn gar nicht wahrzu-
nehmen wäre ein Fehlurteil. Und doch ist eine Milieu-Veren-
gung zu konstatieren. Die Neue Musik hat ihre Szenen und 
Nischen gefunden; und auch die Kirche ist dabei, sich ästhe-
tisch in Nebenräume zurückzuziehen, allerdings in andere. 

Zur Begegnung kommt es kaum, weil die jeweiligen Regionen 
zu weit voneinander entfernt liegen. „Seit mindestens hundert 
Jahren findet kaum mehr ein dauerhaft fruchtbarer Dialog 
zwischen der katholischen Kirche und der autonomen Musik 
der jeweiligen Gegenwart statt“ (Karl Kardinal Lehmann). 

Projekte bleiben vereinzelt wie etwa das Treffen von Kompo-
nisten und katholischen Bischöfen auf Schloss Hirschberg vor 
zehn Jahren, bei dessen Schlussgottesdienst kaum noch Bi-

schöfe anwesend waren, von dessen an-
geregten Diskussionen einige der 
Musiker aber heute noch begeistert 

erzählen (vgl. HK, Juni 2002, 312 ff.). 
Der auf Initiative des Dogmatikers Peter Hünermann ins Le-
ben gerufene Rottenburger „Verein zur Förderung zeitgenössi-
scher liturgischer Musik e. V.“ hat sich aufgelöst. Sein Konzept 
war zukunftsweisend, weil Stipendien für junge Komponisten 
ausgeschrieben wurden, die in interdisziplinären Fachgesprä-
chen vorbereitet und mit theologisch-liturgiewissenschaftli-
cher Begleitung durchgeführt wurden. Nachdenklich stimmt 
auch, dass der von der Konferenz der Leiterinnen und Leiter 
kirchenmusikalischer Ausbildungsstätten und des Allgemei-
nen Cäcilienverbandes veranstaltete Wettbewerb „Orgelim-
provisation im Gottesdienst“, der sich vor allem an Studie-
rende der Kirchenmusik wendet, im vergangenen Jahr in 
Paderborn wegen zu geringer Teilnehmerzahl gar nicht zu-
stande gekommen ist. 
Dabei wäre die Improvisation eine geradezu ideale Brücke 
zwischen Ritus und zeitgenössischen Klangwelten. In Koope-
ration der Katholischen Akademie Rottenburg-Stuttgart und 
der Domschule Würzburg arbeitet der „Gesprächskreis zu Fra-
gen von Musik und Kirche“, geleitet von Joachim Herten 
(Würzburg) und Detlef Dörner (Rottenburg). Dieser Ge-
sprächskreis zeichnet verantwortlich für den Eröffnungs
gottesdienst des diesjährigen Festivals der Europäischen Kir-
chenmusik in Schwäbisch Gmünd. Erklingen wird, mit 
Gemeindebeteiligung, eine Namen-Gottes-Litanei auf Worte 
von Arnold Stadler, vertont von Peter Michael Hamel. Die Pre-
digt wird Antje Vollmer halten. Diesjähriger Preisträger des 
ambitionierten Festivals ist der Dirigent und Musikwissen-
schaftler Clytus Gottwald, der sich als scharfsinniger musika-
lisch-theologischer Analytiker profiliert hat, etwa in seinem 
Buch „Neue Musik als spekulative Theologie. Religion und 
Avantgarde im 20. Jahrhundert“ (Stuttgart 2003).

Grenzgänger inspirieren den Dialog

Neben institutionellen Verankerungen braucht es vor allem 
solche Grenzgänger als neugierige Wanderer zwischen den 
Welten. Leider gibt es ihrer zu wenige. Aus der älteren Gene-
ration von Komponisten sind Oskar Gottlieb Blarr zu nennen 
sowie vor allem der Komponist und Theologe Dieter Schnebel, 
der auch für die kirchenmusikalische Praxis kompositorische 

Die Kirche ist dabei, sich ästhetisch  
in Nebenräume zurückzuziehen



Austausch

Irritierende Schönheit – Die Kirche und die Künste� 49

Inspirationen bereithält. In der jüngeren Generation macht 
der Organist Dominik Susteck (geb. 1977) mit Orgelkomposi-
tionen und vor allem mit Improvisationen in der Kölner 
Kunst-Station St. Peter von sich reden, wo er als Nachfolger 
von Peter Bares wirkt.
Das im Oktober 2012 beginnende „Jahr des Glaubens“ böte Ge-
legenheit, Musik als Sprache des Glaubens nicht nur neu zu ent-
decken, sondern auch mit Komponisten neu ins Gespräch zu 
kommen. Zu diskutieren wäre nicht zuletzt die Frage, welche 
Bedeutung die Kategorie „Schönheit“ überhaupt noch hat, die 
Dietrich Bonhoeffer nur als „verleugnete“, mithin von der „Theo-

logia crucis“ affizierte, noch gelten lassen wollte. Auch die Span-
nung von Autonomie und Funktionalität, deren Relevanz gele-
gentlich überschätzt wird, könnte neu ausgelotet werden. 
Am wichtigsten aber sind die Schritte zu einer neuen gegensei-
tigen Wahrnehmung – mit offenen Perspektiven. Zunächst ein-
mal genügt die Bereitschaft, auf Neues zu hören. Als er gefragt 
wurde, warum er niemals eine Messe komponiert habe, führte 
Olivier Messiaen (1908–1992) keine ästhetischen Kriterien oder 
theologischen Begründungen ins Feld. Seine Antwort war die 
nüchterne Feststellung: „Es hat mich niemand darum gebeten.“ 
Genau das sollten wir ändern.� Meinrad Walter


